# Dova et Vetera

Analisi sulla vita della Chiesa



Un varco sul fronte dell'Est

### Editoriale

## FRATERNITÀ SACERDOTALE SAN PIO X

#### Nova et Vetera

rivista esclusivamente online

www.sanpiox.it

Per essere sempre informato sulla vita della Chiesa sito ufficiale d'informazione della

#### Casa generalizia

(Fraternité Sacerdotale
Saint Pie X – Menzinghen
Svizzera)
in francese e inglese:

www.dici.org

### Un' epoca piena di contrasti

Centotrentotto dignitari musulmani fanno una proposta mai sentita al Papa: intendiamoci sulla base di principi fondamentali che abbiamo in comune: «l'amore per l'unico Dio e l'amore per il prossimo». Roma si rallegra. Ma queste parole identiche a quelle del Vangelo rinviano ad una stessa realtà o nascondo no un abisso?

Nello stesso tempo il Vaticano promulga il *Motu Proprio* e conferma la con danna del superiore d'una congregazione ucraina che non vuole diventare orto dossa.

A Est come a Ovest, liturgia e dottrina sono intimamente legate.

La Redazione



### Un gesto missionario

Il sito di DICI tocca decine di migliaia di lettori ogni mese mediante le sue due riviste *DICI* e *Nouvelles de Chrétienté*. Voi stessi ne state approfittando leggendo questo *Nova et Vetera* come anche dei lettori del mondo intero spesso ben lontano dal nostro pensiero. La con sultazione di queste riviste è gratuita ma il manteni

mento del sito non lo è! Partecipando, farete opera di divulgazione della verità permettendo una vera conoscenza della Tradizione presso quelli che ne sentono parlare solamente dai media.

### Come?

Due possibilità che potete trovare a http://www.dici.org/soutien.php: direttamente online con PayPal;

- con un bonifico bancario: Nome beneficiario: Association Civiroma Codice IBAN: FR24 3000 2072 3300 0007 9199 Z07

Con la nostra viva gratitudine.

# Amanj

### **SOMMARIO**

| Nel cuore del dibattito interreligioso           | 3          |
|--------------------------------------------------|------------|
| Tutte le religioni hanno lo stesso Dio ?         | 4          |
| Don François Knittel                             |            |
| I frutti della crociata del Rosario per la Messa | 8          |
| Mons. Bernard Fellay                             |            |
| Un varco sul fronte dell'Est                     | 1          |
| Intervista con Don John Jenkins                  |            |
| La Fraternità San Giosafat d'Ucraina 1           | <b>L</b> 6 |
| Don Arnaud Sélégny                               |            |

# Nel cuore del dibattito interreligioso

L'11 ottobre scorso, 138 respon sabili musulmani hanno inviato un documento di 29 pagine al Papa, al l'arcivescovo anglicano di Canter bury e alle principali autorità orto dosse e protestanti. Questa lunga lettera, composta dall'Istituto rea le di Giordania per il pensiero isla mico, è stata sottoscritta dai gran Mufti d'Egitto, di Palestina, del l'Oman, di Giordania, di Siria, del la Bosnia e della Russia, nonché da numerosi imam e intellettuali sun niti, sciiti e sufi dei cinque continenti.

Vi si possono leggere le seguen ti dichiarazioni: «L'avvenire e la pa ce del mondo dipendono dal dialo go e dalla comprensione reciproca tra l'Islam e il Cristianesimo. Una parola comune fra Noi e Voi».

«Trovare un terreno d'intesa fra le due grandi religioni non è so lo questione di dialogo ecumenico fra capi religiosi, poiché Cristiani e Musulmani insieme costituisco no più della metà della popolazione mondiale. Senza pace e giustizia tra queste due comunità religiose non può esserci una pace significativa nel mondo», aggiunge il documen to. I suoi autori affermano che «La base per questa pace e comprensio ne esiste già. Fa parte dei principi veramente fondamentali di entram be le fedi: l'amore per l'unico Dio e l'amore per il prossimo».

Ricordando l'esistenza del «ter ribile armamento del mondo mo derno» e il fatto che oggi «Cristia ni e Musulmani sono interconnessi ovunque mai come ora», i firmata ri ritengono «che nessuna parte può vincere unilateralmente». E conti nuano dicendo: «Come musulma ni, noi diciamo ai Cristiani che non siamo contro di loro e che l'Islam non è contro di loro a meno che loro non intraprendano la guerra contro i Musulmani a causa della

loro religione, li opprimano e li pri vino delle loro case».

Il cardinale Jean Louis Tauran, Presidente del Pontificio Consiglio per il Dialogo Interreligioso, par lando alla Radio Vaticana, ha salu tato questa iniziativa dei musulma ni con queste parole: «Questo testo è un avvicinamento spirituale nel dialogo interreligioso, che io chia merei dialogo delle spiritualità. I musulmani e i cristiani devono ri spondere alla stessa domanda: nel la tua vita, Dio è veramente l'Uni co?».

Sulla questione relativa a ciò che i responsabili delle differenti reli gioni dovrebbero fare per impedire di legare la religione alla violenza, il prelato romano ha suggerito di in vitare i fedeli «ad aderire ai tre con vincimenti espressi in questa lette ra: Dio è unico, Egli ci ama e noi dobbiamo amarlo».

Alla fine del mese di ottobre, il Pontificio Istituto di Studi Arabi e di Islamologia (PISAI) ha defini to la lettera dei musulmani un «av venimento altamente significativo che non potrà passare sotto silen zio». In un commento firmato dal Rettore dell'Istituto, il Padre Mi guel Ångel Ayuso Guixot, dal Di rettore degli studi, il Padre Etien ne Renaud, e dai professori Michel Lagarde, Valentino Cottini e Felix Phiri, il PISAI si dichiara sensibi le «alla reale attenzione manifesta ta dai firmatari di questa lettera nei confronti del riferimento capitale che fonda l'altro, sia esso giudeo o cristiano, e cioè il doppio comanda mento dell'amore per Dio e per il prossimo, nel Deuteronomio e nel Vangelo di Matteo».

I membri del PISAI affermano di aver apprezzato il modo con cui gli autori del testo, in quanto mu sulmani, vedono in questi due co mandamenti la medesima defini zione della propria identità. Essi non lo fanno, sottolineano, «né per compiacenza, né per politica, ma, in verità, unicamente a partire dalla loro proclamazione dell'unicità di vina, perno della fede musulmana». L'accettazione radicale dell'uni cità divina, in effetti, «è una delle espressioni più autentiche dell'amo re dovuto solo a Dio» e «l'amore per Dio è indissociabile dall'amore per il prossimo».

E concludono: «Un tale docu mento ci incoraggia a proseguire nel nostro impegno perché la diver sità delle nostre lingue e dei nostri colori, e cioè le nostre profonde dif ferenze culturali, lungi dall'impe gnarci nel sospetto, nella sfiducia, nel disprezzo e nella discordia, co me spesso s'è verificato nella storia dei nostri rapporti e come è sem pre il caso nel mondo odierno, sia no percepite come segni per colo ro che sanno, cioè come una miseri cordia proveniente da Dio».

Come si può constatare, in que sto scambio tra cattolici e musul mani l'unicità di Dio è messa in pri mo piano come punto comune al le due religioni. La lettera dei gran Mufti parla «dell'amore per l'unico Dio» il cardinale risponde: «I mu sulmani e i cristiani devono rispon dere alla stessa domanda: nella tua vita, Dio è veramente l'Unico?» e i membri del PISAI aggiungono che «la proclamazione dell'unicità divi na è il perno della fede musulma na».

Qui abbiamo riportato il te sto della conferenza tenuta da Don François Knittel nel corso dell'ul tima Università d'Estate della Fra ternità San Pio X a Saint Malo, nel quale egli risponde in maniera mol to chiara alla questione che è al cen tro del dibattito interreligioso: *Tut* te le religioni hanno lo stesso Dio?

# TUTTE LE RELIGIONI HANNO LO STESSO DIO?

«Cristiani e musulmani, abbia mo molte cose in comune, come creden ti e come uomini. ... Noi crediamo nel lo stesso Dio, l'unico Dio, il Dio viven te, il Dio che crea i mondi e porta le sue creature alla loro perfezione»: così par lava il papa Giovanni Paolo II al la presenza dei giovani marocchini nell'agosto del 1985 1. In sostanza, egli riprendeva in quella occasione la sua dichiarazione alla comunità giudaica di Magonza sul tema del dialogo giudaico cattolico: «Non si tratta soltanto..., ... ma prima di tut to del dialogo tra le due religioni, che con l'islam poterono donare al mondo la fede nel Dio unico e ineffabile che ci parla, e lo vogliono servire a nome di tutto il mondo» 2.

Sembra dunque che, a sentire il Pontefice, cristianesimo, giudai smo e islamismo adorino lo stesso Dio! Possiamo dedurne che tutte le religioni adorano lo stesso Dio? La pratica delle riunioni interre ligiose per la pace, di cui la prima fu organizzata ad Assisi nell'otto bre del 1986, sembra accreditarne l'idea.

Nessun dubbio che una tale dottrina, sostenuta da una pratica tanto esplicativa, di primo acchi to appaia seducente ai nostri con temporanei. Ma resiste al semplice buon senso I e alla fede cattolica II ? È quello che ci proponiamo di esaminare, prima di rispondere ad alcune obiezioni III.

#### 1. IL BUON SENSO

Sull'onda del desiderio di uni tà e per porre un termine alla lot ta senza fine tra la verità e gli er rori, molti dei nostri contempora nei si son fatti un'idea della verità a loro misura. Nessuno potrebbe

1 Giovanni Paolo II, Incontro con i giovani musulmani nello stadio di Casablanca, 19 agosto 1985.

2 Giovanni Paolo II, Incontro con la comunità ebraica di Magonza, 17 novembre 1980.



possedere la verità tutta intera. In effetti, ognuno sarebbe in posses so di un aspetto della verità. Il che, nel dominio religioso, si traduce in questi termini: tutte le religioni ci parlano di Dio, ma da punti di vista diversi e complementari.

### 1.1 Negazione del principio di non contraddizione

Ora, ammettere questo signi fica abolire ogni comprensione e ogni discorso, poiché: o queste ve rità parziali non sono contraddit torie e si completano per fornirci una conoscenza più approfondita della realtà, o sono contraddittorie e quindi una delle due è falsa.

Due affermazioni relative alla stessa cosa considerata da due pun ti di vista differenti, possono esse re vere entrambe. Per contro, due affermazioni diametralmente op poste su una stessa cosa considera ta da un unico punto di vista non potrebbero essere entrambe vere: una è certamente falsa.

Facciamo un esempio concreto. Se io affermo che la mia auto è bei ge e il mio interlocutore sostiene che si tratta di una Clio, è possibi lissimo che abbiamo entrambi ra gione. Di contro, se io affermo che la mia auto è beige e il mio interlo cutore sostiene che non lo è, uno di noi due ha sicuramente torto.

### 1.2 Le religioni in generale

Ora, cosa osserviamo tra le di verse religioni? Esse si contrappon Don François Knittel

gono in maniera contraddittoria su dei punti essenziali delle rispettive dottrine.

Il Padre Garrigou Lagrange lo constatava molto semplicemente:

«Tra le diverse religioni vi sono con trarietà e contraddizioni di vario tipo:

- Quanto alle verità da credere: tra politeismo, panteismo, monoteismo: così in relazione al la divinità di Gesù Cristo, ammes sa dal cristianesimo e rifiutata dal giudaismo e dall'islamismo; così an che sull'infallibilità della Chiesa ri conosciuta dai cattolici e rifiutata dai protestanti.
- Quanto ai precetti: la po ligamia e il divorzio, che sono per messi in numerose religioni e proibi ti in altre, non possono essere simul taneamente leciti e illeciti in circo stanze identiche.
- Quanto al culto: certi culti sono puri e onesti, altri sono in trinsecamente inumani e disonesti. È ingiurioso dire che Dio considere rebbe con lo stesso tenore tutte le re ligioni, quella che insegna la verità e l'altra che insegna l'errore, quella che promette il bene e l'altra che pro mette il male. Dire questo significa dire che Dio sarebbe indifferente al bene e al male, all'onestà e alla diso nestà» 3.

<sup>3 «</sup>Adest inter diversas religiones contrarietas et contradictio multipliciter: a quoad verita tes credendas, inter polytheismum, pantheis mum, monotheismum; item prout admittitur in christianismo divinitas Jesu Christi quæ rejicitur a judaismo et islamismo; item prout agnoscitur infallibilitas Ecclesiæ catholicæ aut e contra rejicitur a protestantibus. quoad præcepta, polygamia et divortium, quæ in multis religionibus permittuntur, et in aliis prohibentur, non possunt esse simul licita et illicita in iisdem circumstantiis. c quoad cultum, alii cultus sunt puri et honesti, alii vero secundum se inhumani et libidinosi. Injuriosum est Deo dicere, Deum æquo animo respicere omnes religiones, quarum una verum, altera falsum edocet, quarum una bonum, altera malum promovet. Hoc est dicere, Deum indifferenter se habere ad verum et falsum, ad honestum et inhonestum.» Reginald Gar rigou Lagrange op, De Revelatione,

La semplice riflessione e il buon senso ci dicono che le religioni han no dei dogmi fondamentali con traddittori e inconciliabili tra loro.

Esaminiamo la cosa più parti colarmente per l'islam e il giudai smo.

#### 1.3 L'islam

Che pensa l'islam di alcuni pun ti fondamentali della fede cattoli

- La Trinità: «Sono certamente mi scredenti quelli che dicono: "In verità Dio è il terzo di tre". Mentre non c'è Dio all'infuori del Dio Unico!» 5; «Non dite "Tre", smettete! Sarà meglio per voi. In vero Allah è un dio unico. Non si addice alla sua gloria avere un figlio» 6.
- L'Incarnazione: «In verità, per Dio Gesù è simile ad Adamo che Egli creò dalla polvere, poi disse: "Sii" ed egli fu.» 7 «Dicono: "Allah Si è preso un fi glio". Avete detto qualcosa di mostruo so. Manca poco che si spacchino i cie li, si apra la terra e cadano a pezzi le montagne, perché attribuiscono un fi glio al Compassionevole. Non si addi ce al Compassionevole, prenderSi un fi glio.» 8
- La Crocifissione e la Reden zione: «dissero: "Abbiamo ucciso il Mes sia Gesù figlio di Maria, il Messaggero di Dio!" Invece non l'hanno né ucciso né crocifisso, ma così parve loro. Coloro che sono in discordia a questo proposito, re stano nel dubbio: non hanno altra scien za e non seguono altro che la congettura. Per certo non lo hanno ucciso ma Allah lo ha elevato fino a Sé.» 9.

Ecco delle dottrine ben in con traddizione con la fede cattolica. Come potrebbero condurci all'ado razione dello stesso Dio?

Il Prof. Roger Arnaldez lo sot tolinea quando, parlando del mo noteismo scrive:

«Sotto il nome di monoteismo è frammisto di tutto. Che vi sia un solo Dio sono in molti a crederlo. La que

Paris, Gabalda, 1921, t. 2, p. 437.

- 4 Cfr. Courrier de Rome-Si si no no,
- n° 326, giugno 1992, pp. 17.
- 5 Corano, Sura 5, versetto 73.
- 6 Corano, Sura 4, versetto 171.
- 7 Corano, Sura 3, versetto 59.
- 8 Corano, Sura 19, versetti 88 92.
- 9 Corano, Sura 4, versetti 157 158.

stione fondamentale, in genere dimen ticata perché ci si convinca che l'unicità copra tutto, è di sapere chi è questo Dio unico. Allora il monoteismo esplode e si riduce ad una etichetta sotto cui si an novera qualsiasi cosa.»

«Pensiamo ad un uomo convinto che quel tal menhir, quella tale pietra dirit ta, sia il Dio unico, e che lui gli rivol ga delle pregbiere. Con quale diritto ci rifiuteremmo di riconoscere che costui è un monoteista? E che dire dei deisti? I teologi cristiani li hanno sempre consi derati dei nemici, e tuttavia essi credo no in un Dio unico: Voltaire era mono teista.»

«Ma, si dirà, egli ha attaccato l'in segnamento cristiano: anche il Corano, che nega i tre misteri essenziali del cri stianesimo: la Trinità, l'Incarnazione e la Redenzione» 10.

Parlando più specificamente dell'Islam, lo stesso autore prose

«È evidente che se Dio è unico e non trino, è falso affermare la Trinità; ma, inversamente, se Dio è uno e trino, è fal so affermare che è uno e non trino. È dunque logicamente inammissibile che il Dio uno e trino sia identico al Dio uno e non trino. Ora, il Corano, Pa rola di Dio, attacca la Trinità. Il Dio uno che attacca la Trinità non potreb be dunque confondersi col Dio uno che è trino» 11.

Occorre dunque concludere che ciò che crede l'Islam non è identi co a ciò che crede la fede cattoli ca. Oggettivamente, i cattolici non hanno lo stesso Dio dei musulma ni.

#### 1.4 Il giudaismo

Che pensare adesso del giudai smo?

È vero che il giudaismo del Vec chio Testamento ha preparato il mondo all'avvento di Cristo. Ed è per questo che Dio ha preservato il popolo 12 giudaico dal politeismo e l'ha mantenuto nel monoteismo 13.

10 ROGER ARNALDEZ, Réflexion sur le Dieu du Coran du point de vue de la logique formelle in Annie Laurent e col., Vivre avec l'Islam?, Ed. Saint Paul, Versailles, 1997, p. 130 131.

- 11 Ibidem, p.132.
- 12 Religione con più dei.
- 13 Religione con un solo dio.

Ma il Vangelo ci rivelerà che in questo Dio unico si trova una ric chezza insospettata: la Trinità del le persone. Il mistero della Trinità è lo sviluppo e il compimento vo luto da Dio del mistero della Sua unicità. Si deve dunque dire che il Dio Uno del Vecchio Testamento e il Dio Trinità del Nuovo Testa mento sono identici.

«Senza dubbio si obietterà che il Dio che si è rivelato ai Figli di Israe le non s'è fatto conoscere come trino. È esatto, ma questo non impedisce che Egli sia il Dio dei cristiani, innanzi tutto perché la Bibbia, a differenza del Cora no, non insegna, e non a caso, che Dio non è trino, poi perché la rivelazione bi blica, per una pedagogia biblica faci le da rilevare, conduce direttamente al suo compimento nella rivelazione cri

Il Dio che pregano oggi i giu dei, Lui, è un Dio uno, ma è soprat tutto antitrinitario. In effetti, se il dogma cattolico definisce il miste ro della Trinità come «il mistero di un solo Dio in tre persone uguali e distinte», i giudei potrebbero defi nire la loro dottrina su Dio: «il mi stero di un solo Dio in una sola per sona». Allora? Una o tre persone? In realtà queste due dottrine sono inconciliabili.

L'opposizione tra il cattolicesi mo e il giudaismo si cristallizza so prattutto attorno alla persona di Nostro Signore Gesù Cristo. Egli è il Figlio di Dio, e Dio Lui stes so? Si, rispondono i cattolici. No, ribattono i giudei. Allora? È Dio o non è Dio? Bisogna scegliere: que ste due affermazioni non potrebbe ro essere contemporaneamente ve

Questa opposizione a riguardo di Nostro Signore Gesù Cristo è nota come tale agli stessi giudei.

Ecco quello che scriveva, nel 1962, Albert Memmi, un giudeo tunisino:

«Si rendono conto oggi, i cristiani, di che cosa può significare per un giu deo il nome di Gesù, loro Dio? Per un giudeo che non ha mai cessato di crede

<sup>14</sup> ROGER ARNALDEZ, Ibidem, p. 132.

<sup>15</sup> Cfr. Courrier de Rome-Si si no no,

n° 319, novembre 1991, pp. 1 5.



re e di praticare la sua religione, il cri stianesimo è la più grande usurpazione teologica e metafisica della sua storia, è una blasfemia, uno scandalo spirituale ed una sovversione.

«Per tutti i giudei, fossero anche atei, il nome di Gesù è il simbolo di una minaccia, di questa grande minaccia che pesa sulle loro teste da secoli e che rischia sempre di sfociare in catastrofe senza che essi sappiano né il perché né il come prevenirla. Questo nome fa parte dell'accusa assurda e delirante, eppure di una crudeltà efficace, che rende loro la vita sociale appena respirabile. Que sto nome, infine, ha finito con l'essere uno dei segni, uno dei nomi dell'immen so apparato che li circonda, li condanna e li esclude.

«Che i miei amici cristiani mi per donino, perché essi mi comprendano me glio e per impiegare il linguaggio loro proprio, io direi che per i giudei il lo ro Dio è un po' il diavolo, se il diavo lo, come essi affermano, è il simbolo e la sommatoria del male sulla terra, iniquo e onnipotente, incomprensibile e ostina to nello schiacciare gli umani smarri ti...» <sup>16</sup>.

La reazione della madre di Edi th Stein dopo la conversione del la figlia al cattolicesimo è parec chio significativa dell'attitudine dei giudei di oggi nei confronti di Gesù Cristo: «Io non ho niente contro di lui... È possibile che sia stato un uo mo buono... Ma perché si è fatto simi le a Dio?» <sup>17</sup>.

Questa negazione della divinità di Cristo è il cemento che unisce i giudei odierni tra loro e con quel li che fecero condannare a morte il Messia:

«È chiaro, per tutti i lettori dei Van geli, che Gesù è stato condannato dal Si nedrio per un motivo religioso: l'accusa di blasfemia. Un uomo che si presen ta come il Messia e il Figlio di Dio, sen za esserlo realmente, è un bestemmiato 16 Albert Memmi, Portrait d'un juif, 1962 citato in Mons. Lefebvre, Le mystère de Jésus, Fideliter, Eguelshardt, 1995, p. 42 e più ampiamente in Léon de Poncins, Le Judaïsme et le Vatican, cap. 12.

17 JOACHIM BOUFLET, *Edith Stein, philosophe crucifiée*, Presses de la Renais sance, Paris, 1998, p. 208.

re degno di morte. Ora, le generazio ni posteriori dei giudei negano che Gesù sia il Messia e il Figlio di Dio. Per que sta negazione esse sottoscrivono logica mente e in linea di principio il giudizio che ha motivato la condanna di Gesù da parte del Sinedrio, anche se nei fat ti esse non pronunciano alcuna sentenza di morte e, molto spesso, non vi pensano neanche.» <sup>18</sup>.

Da quanto detto fin qui, biso gna concludere che il Dio che ado rano i cattolici e quello a cui ren dono omaggio i giudei contempo ranei non sono identici.

### 1.5 Conoscenza di Dio: totale o inesistente

Per concludere, torniamo al convincimento odierno che vuole che tutte le religioni ci parlino di Dio, ma da punti di vista diversi e complementari. La questione che si pone è di sapere se è possibile avere una conoscenza parziale di Dio.

Non è possibile, insegna San Tommaso, poiché errare parzial mente nella conoscenza di una real tà così semplice come Dio significa non conoscerLo affatto: «Se essi i pagani avevano una certa conoscenza speculativa di Dio, questa era mischia ta a numerosi errori: alcuni Lo priva vano della Sua provvidenza su tutte le cose, altri ne facevano l'anima del mon do, altri ancora adoravano simultanea mente altre divinità. È per questo che si dice che essi ignoravano Dio.

«Se le realtà composte possono essere parzialmente conosciute e parzialmente ignorate, le cose semplici sono semplice mente ignorate nel momento in cui non sono conosciute totalmente. Dunque, se certuni si sbagliano, anche su poche cose, nella conoscenza di Dio, si dice che essi Lo ignorano totalmente» <sup>19</sup>.

18 ANSGAR SANTOGROSSI, *L'Evangile prêché à Israël*, Clovis, Etampes, 2002, p. 48

19 «Sed si quid speculativa cognitione de Deo cognoscebant, hoc erat cum admixtione mul torum errorum, dum quidam subtraherent omnium rerum providentiam; quidam diceret eum esse animam mundi; quidam simul cum eo multos alios deos colerent. Unde dicuntur Deum ignorare. Licet enim in compositis possit partim sciri et partim ignorari; in simplicibus tamen dum non attinguntur totaliter, igno rantur. Unde etsi in minimo errent circa Dei

Coloro che ignorano chi è Dio, non lo conoscono né possono ado rarlo. Ne consegue che l'opinione secondo la quale tutte le religioni adorano lo stesso Dio è irricevibi le anche solo dal punto di vista del buon senso condiviso da tutti gli uomini.

Di più: per dei cattolici tale opi nione è una blasfemia, poiché essa equivale a considerare Cristo come un impostore e i suoi insegnamenti come tante menzogne.

### 2. LA FEDE CATTOLICA

Per rivolgerci a dei cattolici, occorre cambiare il modo di ar gomentare. Perché la nostra argo mentazione porti i suoi frutti, essa deve appoggiarsi su dei principi co muni: la sola ragione nelle discus sioni con i pagani, il Vecchio Te stamento nelle dispute con i giudei, la Bibbia nella sua totalità se par liamo con degli eretici, degli sci smatici o dei cattolici <sup>20</sup>.

Ora, cosa leggono i cattolici nel Nuovo Testamento? Tutto l'inse gnamento di Cristo insiste sulla necessità di passare per Lui per ac cedere al Padre. La conoscenza di Gesù Cristo e l'obbedienza ai suoi precetti non sono cose facoltative: ma indispensabili. I testi seguenti non hanno bisogno di commenti:

«Io sono la via, la verità e la vita» Gv. 14, 6.

«Io sono la porta» Gv. 10, 7. «Io sono il buon pastore» Gv. 10, 14. «Io sono la luce del mondo» Gv. 8, 12. «Chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna; ... Chi crede in lui non è condannato; ma chi non cre de è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell'Unigenito Figlio di Dio» Gv. 3, 16 e 18.

cognitionem, dicuntur eum totaliter ignorare.» Super Joannem, c. 17, lect. 6, n° 2265. 20 «Quidam eorum, ut mahumetistæ et pagani, non convenient nobiscum in auctoritate alicu jus Scripturæ, per quam possint convinci, sicut contra judæos disputare possumus per Vetus Testamentum, contra hæreticos per Novum. Hi vero neutrum recipiunt.» C.G., I, 2, n°

«Se infatti non credete che io sono, mori rete nei vostri peccati» Gv. 8, 24. «Chi non onora il Figlio, non onora il Padre che l'ha mandato» Gv. 5, 23. «Chi non è con me è contro di me» Mt. 12, 30.

«Non vi è infatti altro nome dato agli uomini sotto il cielo nel quale è stabilito che possiamo essere salvati» At. 4, 12. «Chiunque nega il Figlio non possiede nemmeno il Padre; chi professa la sua fede nel Figlio possiede anche il Padre» I Gv. 2, 23.

Alla lettura di questi testi, i cat tolici come possono ancora crede re che tutte le religioni adorano lo stesso Dio, quando, eccetto il cat tolicesimo, tutte le religioni rifiu tano di passare per il solo mediato re gradito a Dio: Gesù Cristo?

Quale perdita della fede in que sti «cattolici» che non credono più alle parole di Cristo!

#### 3. OBIEZIONI

Ma, si dirà, non si potrebbero considerare le false religioni come dei punti d'appoggio atti a far pas sare progressivamente dalle verità parziali alla verità totale?

Certo, tutti gli errori conten gono sempre una parte di verità, ma stiamo attenti all'illusione che ci segnalava il Padre Garrigou La grange, OP: «In una dottrina global mente falsa la verità non è l'ànima della dottrina, ma la schiava dell'errore» <sup>21</sup>.

Cosa che il professore di filoso fia Louis Jugnet sviluppava così: «I teologi cattolici non vogliono per niente negare che vi siano delle verità nel pro testantesimo, nel giudaismo, nel brah manesimo, ma la questione che si pone è tutt'altra. Si tratta di sapere se nelle dottrine condannate queste verità sono, se così si può dire, a loro agio, in libertà, a casa loro. Ora, noi pensiamo che que ste verità hanno solo un ruolo parziale, frammentario, incompleto, che sono co strette entro degli errori flagranti che le distorcono e ne falsano la vera portata,

21 «In doctrina simpliciter falsa, veritas non est ut anima doctrinæ, sed serva erroris.» REGINALD GARRIGOU LAGRANGE, OP, **De Revelatione**, Paris, Gabalda, 1921, t. 2, p. 436

in modo tale che ciò che domina in una falsa dottrina, ciò per cui essa rischia di essere propriamente disastrosa, è lo spi rito di errore e di negazione.

«Esempi: il giudaismo e l'islamismo insistono sempre sull'unità di Dio che è una verità, ma essi lo fanno intenzio nalmente, in maniera unilaterale, tan to da escludere il dogma della Trinità. Lutero, insiste sul fatto che è la grazia sola che giustifica, e, in termini elemen tari, questa formula è vera, ma in Lu tero questo esclude l'economia cattoli ca dei sacramenti, etc.... Lo stesso vale per Kant: egli riconosce che la conoscen za è attiva, ma concepisce questa atti vità come cieca e ingannevole, nient'af fatto attinente all'Essere. Marx coglie il ruolo molte volte misconosciuto dell'eco nomia, ma gli conferisce una portata esclusiva e inaccettabile, etc....»

«Non tutto è falso nei vari aspetti delle dottrine, ma il loro spirito ammor ba tutto. Se queste verità parziali sono ricevibili e assimilabili, questo è possi bile a condizione che vengano avulse da tali false dottrine da cui innanzi tutto la critica dell'errore e in qualche modo 'battezzate', ripensate in tutt'altra pro spettiva» <sup>22</sup>.

Ma non sarebbe meglio lasciare i non cattolici nell'ignoranza invin cibile? Questo basterebbe per po terli condurre in Cielo, visto che tale ignoranza è supposta non col pevole. Al contrario, se essi cono scono la vera religione e la rifiuta no, il loro rifiuto è colpevole e li condurrà alla dannazione.

Si tratta di un calcolo molto po co soprannaturale e per nulla ri spettoso dello spirito umano, crea to per conoscere e amare Dio. Si gnifica anche dimenticare che il li mite tra l'ignoranza invincibile e l'ignoranza colpevole, per un da to uomo, è il segreto di Dio. Come giocare su un tale azzardo la salvez za eterna degli altri? Infine, questo significa passare sotto silenzio il consiglio pressante rivolto dal Pa pa Pio XII a coloro che non sono ancora membri visibili della Chie sa: «sforzarsi di uscire da uno stato in

22 Citato in *Courrier de Rome-Si si no* **no**, n° 283, giugno 1988, p. 8.



cui nessuno può essere sicuro della sua salvezza eterna; poiché, anche se per un certo desiderio e anelito inconscio essi si trovano ordinati al Corpo Mistico del Redentore, sono tuttavia privi di tan ti grandi aiuti e favori celesti di cui so lo nella Chiesa cattolica possono usufri re» 23.

### CONCLUSIONE

Lasciar credere ai cattolici e a tutti quelli che non lo sono, che adoriamo tutti lo stesso Dio è dun que un errore, contrario alla ragio ne e alla fede cattolica. È una man canza di carità nei confronti degli sviati che si sono fermati nell'erro re. È una mancanza di carità verso i cattolici che vengono messi a ri schio di perdere la fede cattolica.

### Che fare allora?

«La dottrina cattolica ci insegna che il primo dovere della carità non sta nella tolleranza delle convinzioni erra te, per quanto sincere possano essere, né nell'indifferenza teorica o pratica per l'errore in cui vediamo cadere i nostri fratelli... Se Gesù è stato buono verso per gli sviati e i peccatori, Egli non ha rispettato i loro erronei convincimen ti, per quanto apparissero sinceri: Egli ha amato tutti per istruirli, convertir li e salvarli» <sup>24</sup>.

<sup>23</sup> Enciclica *Mystici corporis*, 29 giugno

<sup>24</sup> S. Pio X, Enciclica Notre charge apostolique, 25 agosto 1910.

# I frutti della crociata del Rosario per la Messa

In occasione delle giornate della Tradizione a Villepreux, il 6 e il 7 ottobre 2007, Mons. Bernard Fellay ha tenuto una predica sul Rosario. Di seguito riportiamo la seconda parte di questa predica, dedicata particolarmente al Motu Proprio Summorum Pontificum.

I anno scorso abbiamo chie sto una crociata del Rosa rio per ottenere dal Buon Dio che conferisse al Papa forza sufficien te e liberasse infine la Messa tradizionale. Il risultato è stupefacente. Mai ci saremmo aspettati che nel le circostanze in cui ci troviamo il Papa giungesse a tanto. L'essenzia le sta in una piccola frase: la Messa non è stata abrogata.

Questa Messa tradizionale, dunque, ha continuato ad esiste re. Essa è rimasta una legge del la Chiesa nonostante lo sconvolgi mento liturgico prodottosi dopo il Concilio abbia cambiato tutto da cima a fondo per imporre un nuo vo rito. E Dio sa se noi ci siamo op posti a questo rito! Questa riforma, malgrado la sua ampiezza, malgra do le affermazioni di un Paolo VI che insisteva sul fatto che la Messa di sempre fosse interdetta, ...que sta riforma non è stata in grado di togliere alla Chiesa la Messa tradi zionale: è questo che oggi il Papa ci dice. Questa Messa non è stata abrogata: il che significa che essa è rimasta e continua ad essere la leg ge universale della Chiesa.

Sicuramente, questo pone tutta una serie di problemi, poiché nor malmente vi è solo un rito. Oggi in effetti la Chiesa ufficiale si ritrova con due riti, con due leggi univer sali sulla maniera di rendere il cul to a Dio. A questo punto le autorità romane inventano una strana spie gazione. Evidentemente noi non siamo d'accordo con questa spiega zione, poiché si capisce subito che la cosa non regge. Bisognava trova re un'astuzia, ed ecco che si parla di un modo ordinario e di un modo straordinario dello stesso rito. Ma la cosa non regge. Chiunque osser vi attentamente questi due modi si rende conto che non si tratta dello stesso rito. La cosa è evidente! Ma si comprende che Roma, avendo affermato e mantenuto il principio della non abrogazione della Messa tradizionale, cerca di spiegare co me è possibile che oggi vi siano due Messe.

Il Motu Proprio, contrariamen te a ciò che si dice, non contiene delle condizioni per la celebrazio ne della Messa tridentina. Lo stes so documento, dopo aver afferma to che questo rito è universale, non può che concludere che il sacerdote ha il diritto di celebrarlo. Tuttavia vi sono delle fattori pratici dovuti alla situazione concreta nella quale ci troviamo, che obbligano il Papa a fissare delle condizioni in relazio ni ad essi. Si ha così una restrizione sulla Domenica, dicendo che nel la parrocchia si può celebrare solo una Messa tradizionale.

Propriamente parlando, le re strizioni le troviamo altrove. Le troviamo nella lettera che accom pagna il Motu Proprio. Esistono due documenti: il Motu Proprio e la lettera d'accompagnamento, ed è evidente che essi non hanno lo stesso valore. Considerare le co se in questo modo significherebbe fare il giuoco dei vescovi. Essi, in fatti, fanno di tutto per bloccare, per impedire l'attuazione di questo Motu Proprio. Così che, se la si tuazione di diritto è stata ristabili ta, con l'affermazione che la Messa tradizionale è la legge universale, la situazione di fatto nell'applicazio ne pratica, sia per il comportamen to dei vescovi sia a causa di questa lettera di accompagnamento que sta situazione non si differenzia in pratica da quella in cui si trovava la Messa con l'indulto del 1988.

La Messa dell'indulto era per messa, con un permesso limitato da condizioni. L'attuale situazione della Messa tridentina nei fatti non cambia di molto rispetto a prima, anche se il diritto è stato riafferma to. Ma questo diritto è capitale. Se l'autorità suprema mantiene, garan



Chiunque osserva con attenzione questi due modi di celebrare, vede subito che non è lo stesso rito. È un'evidenza!





tisce questo diritto riconosciuto, possiamo stare certi che ad un cer to punto e per questo sarà neces sario molto tempo, almeno una ge nerazione o più la Messa tradizio nale sarà ristabilita concretamente. Perché il semplice fatto di dare un eguale diritto alle due Messe por terà al fatto che l'una soppianterà l'altra, visto che l'una non può resi stere al confronto con l'altra. Que sto comporterà del tempo, poiché i vescovi, i preti in gran maggioran za, non sono disposti a celebrare la Messa antica. Ed è qui che noi abbiamo da svolgere un ruolo. Un ruolo delicato.

La situazione creata da questo Motu Proprio è delicata, e questo richiede molta prudenza da parte nostra, non degli atti sconsiderati. Per esempio: non andate a chiede re al vostro parroco di dire la Mes sa, perché si celebrino più Messe tradizionali. Poiché i vescovi dico no che non vi sono richieste, allora facciamole! Non fate soprattutto questo, andreste a mettervi in una situazione impossibile. Invece, se conoscete personalmente un sacer dote che sapete desidera profon damente di dire la Messa di sem pre, allora sì: sostenetelo, invitate lo, o se conoscete dei fedeli che po trebbero essere interessati, spinge teli, sosteneteli, ma senza mettervi in situazioni impossibili.

Tutto questo abbisogna di mol to tempo, non illudiamoci. Non pensiamo che sia tutto finito, che questa volta abbiamo raggiunto lo scopo. Noi vogliamo una foresta di querce, quello che abbiamo avuto è un seme, una ghianda. Bisogna che questa ghianda cresca, ed al lora avremo una quercia. La fore sta verrà dopo. Quello che è cer to è che se questa ghianda non fos se stata piantata, non si avrebbe né quercia, né foresta. Si tratta di un primo passo, ma un passo decisivo nella giusta direzione.

Non illudiamoci, tuttavia, nel la pratica, dobbiamo continuare,

continuare a pregare. Vi è una for za in questa Messa, questo è indu bitabile. Abbiamo già testimonian ze di sacerdoti che si accostano alla Messa antica, che la celebrano. Te stimonianze magnifiche. Un sacer dote che nella sua vita ha celebrato la nuova Messa, improvvisamente si trova a contatto con la Messa tra dizionale ed ecco che riflette così: sono due mondi, celebrare rivolto verso il Buon Dio è tutta un'altra cosa! Si tratta di un sacrificio! Non è più una partecipazione, è un sa crificio! Io parlo a Dio degli inte ressi delle ànime dei fedeli. In que sto sacrificio io ottengo loro la gra zia! Celebrando questa Messa capi sco che cos'è il sacerdote!

Ciò non significa che questi non avesse alcuna idea di cosa fosse un sacerdote, ma è che scopre una di mensione del sacerdozio che nessu no gli aveva mai insegnato né rive lato. Egli si credeva presidente del l'assemblea e improvvisamente si scopre un altro Cristo, *alter Christus*, mediatore con Nostro Signo re. È un'altra cosa. A poco a poco scopre le conseguenze di questo sulla fede, sulla morale. È tutto il mondo cattolico che ritorna, e que sto non si fa in un giorno.

Si può pensare che il Buon Dio scuota il mondo in un sol colpo, che lo converta in un secondo. Egli è onnipotente, Egli può farlo come calma la tempesta con una sola pa rola. Ma quando studiamo la storia della Chiesa, constatiamo che non si tratta di un modo di fare abitua le. La Chiesa si risolleva lentamen te dalle sue crisi. Vi sono lunghi periodi di confusione, in cui si tro vano il buon grano e la zizania nel lo stesso campo. E agli operai trop po zelanti che volevano eliminare l'erba cattiva, Nostro Signore disse che bisognava lasciarla stare.

Conserviamo questo insegna mento di Nostro Signore, appli chiamolo nella nostra nuova e diffi cile situazione. Noi possiamo affer mare, miei cari fratelli, che questo Motu Proprio ci mette in una situa zione più delicata di prima. Que sto è un fatto! E io vi invito mol to caldamente a perseverare nella preghiera del Rosario che ci ha già ottenuta questa magnifica af fermazione della non abrogazio ne della Messa per ottenere tut to ciò che chiediamo: non solo il ri tiro del decreto di scomunica, ma evidentemente la vittoria, il ritorno nella Chiesa di tutto lo spirito della vita cattolica, di tutta la dottrina, di quella coerenza con tutte le esi genze della fede. Che questo spiri to di fede animi di nuovo le auto rità, i vescovi, i fedeli. Certo, que sto va ben oltre le nostre forze, ma non per il Buon Dio! E la preghie ra fiduciosa ottiene tutto da Lui. Preghiera, sacrificio, per noi, per la Chiesa!

Io vi invito veramente a prose guire con assiduità questa crocia ta del Rosario. L'anno scorso ab biamo chiesto tre mesi di preghie ra, questa volta chiediamo tutto il tempo. Che questo Rosario sia una preghiera perpetua perché Dio ab brevii questi tempi terribili. Non sempre ci si rende conto della pro va che attraversa la Chiesa, e tutta via essa è di una profondità e di una gravità inaudite.

Io vi affido un altro pensiero, in unione con la Santa Vergine e il Rosario. È la Russia. Sappiamo che a Fatima la Madonna ha chiesto in modo particolare che il Papa, uni to a tutti i vescovi, consacrasse la Russia al suo Cuore Immacolato. Sappiamo perfettamente che fino ad oggi quest'atto non è stato com piuto con il rispetto di tutte le con dizioni fissate dalla Santa Vergine. Sappiamo anche da Suor Lucia che una volta compiuto quest'atto l'ef fetto sarà radicale, immediato, co me dall'oggi al domani. Si tratterà di qualcosa che somiglia alla tem pesta sedata. Occorre chiedere an che questo.

Ma in maniera più immediata, si assiste a questo combattimen



to per la Santa Vergine all'Est, un combattimento molto concreto per la Tradizione in Ucraina. Da alcuni anni noi siamo in contatto con un gruppo di sacerdoti di rito orienta le che si battono per la nostra stes sa causa. Non per la stessa Mes sa, poiché non conoscono la nuova Messa di rito latino. Ma conosco no i frutti del Concilio. Vedono an che certi cambiamenti nella loro li turgia. Questi sacerdoti si sono ri

volti a noi, hanno chiesto il nostro sostegno, così che alla fine noi abbia mo fondato per loro una società sacerdotale mol to simile alla nostra. Per loro noi rappresentiamo, se così si può dire, l'auto rità ecclesiastica. Questo ha reso furiose le autori tà locali, che hanno sco municato il Superiore e i sacerdoti, facendo lo ro subire, da alcuni anni, una persecuzione mol to dura. Ma adesso que sti sacerdoti ucraini han no un seminario, diverse parrocchie che raggrup pano diecine di migliaia di fedeli. Tra pochi gior ni andrò ad ordinare set te nuovi sacerdoti.

Affido alle vostre pre ghiere anche questa bat taglia che si svolge in una terra amata dalla Santissima Vergine Ma ria, perché possa concor rere a questo trionfo, al la consacrazione al Cuo re Immacolato. Que

sta arriverà. Questi sacerdoti com battono la nostra stessa battaglia, è toccante, profondamente com movente vedere che nel mondo in tero, anche sotto riti differenti, si trovano delle ànime che conosco no le nostre stesse sofferenze. Del le ànime che vogliono essere fede li al Buon Dio, ai suoi Santi, alla Chiesa, e che, nella presente crisi provocata dalle stesse autorità del la Chiesa, cosa davvero inverosimi le! perseverano bene o male mal grado tutte le opposizioni. E a di spetto della durezza di queste au torità che cercano di demolire ciò che si fa di bene, le opere cresco no. Questi fedeli e i loro sacerdoti patiscono oggi ciò che noi abbiamo patito vent'anni fa. Essi sono anche tra le fiamme, poiché si bruciano le loro chiese. In effetti, non si esita ad incendiare una chiesa di legno del XVIII secolo, perché occupa ta da loro.



La Vergine del Rosario, icona della Bielorussia (circa 1730)

Gli orientali non conoscono il Rosario, ma nell'Ucraina di rito orientale vi è la devozione del Rosario. Ed è a partire dall'Ucraina, subito dopo la caduta del muro di Berlino, che ha avuto inizio la ri conquista della Russia. Si è avuto un movimento promosso dai ve scovi che uscivano dalla clandesti nità imposta dalla persecuzione co munista, con lo scopo di inviare dei missionari in Russia, per converti re la Russia. Chi li ha fermati? Chi ha frenato il loro slancio? Il Vatica

no! Due vescovi che si sono recati a Roma per abiurare, e sono state le autorità romane che li hanno re spinti e li hanno rimandati all'orto dossia, in Russia.

Ecco qual è la situazione della Chiesa! Qui non si tratta della Mes sa, non si tratta di *Motu Proprio*, ma è tutto l'insieme. È una battaglia che continua. Allora, miei carissi mi fratelli, tutti al Rosario! Amia

mo questa preghiera, se non la amiamo, chiedia mo al Buon Dio che ce la faccia amare di più. Di questa preghiera, che pia ce tanto alla Madonna, i Papi hanno raccoman dato la recita alle fami glie, garantendo una pro tezione tutta speciale. La Chiesa concede tutti i giorni una indulgenza ple naria a coloro che la reci tano in una chiesa. Qui si vede una intenzione mol to netta, molto chiara: ec co lo spirito della Chie sa. Chiediamo, in questi giorni della festa del Ro sario, questo amore, que sto zelo, per questa pre ghiera che ci condurrà alla Santa Vergine Maria, che ci procurerà questa rela zione intima con lei e con Nostro Signore. Il Rosa rio è per le nostre anime una protezione, ed anche la lode gradita al Cuore Immacolato di Maria.





# Un varco sul fronte dell'Est

Intervista con Don John Jenkins, Priore a Varsavia

I lettori di DICI<sup>1</sup> sono già stati informati dei numerosi progressi dell'apostolato della Fraternità San Pio X nei paesi dell'Est. Noi abbiamo interpellato Don John Jenkins, Priore a Varsavia, per avere maggiori informazioni su questo appassionante sviluppo della Tradizione in una parte del mondo per lungo tempo isolata dietro la "cortina di ferro" di un regime senza Dio.

NDC 'Nouvelles de Chrétienté': Signor Priore, abbiamo sentito parlare del recente viaggio di Mons. Fellay nei paesi dell'Est, dell'ordinazione di sette nuovi sacerdoti per la Fraternità San Giosafat e della consacrazione di una nuova chiesa a Gdynia. Può dire ai nostri lettori come evolve l'apostolato della Fraternità nei paesi dell'Est?

Don Jenkins: Certamente! La visitacanonicadiMons.Fellayèstata una grande benedizione, portatrice di frutti che trasformeranno il nostro apostolato in estensione e in profondità negli anni a venire. Monsignore è arrivato in priorato come un vero missionario; ha dovuto affrontare diverse ore di ritardo del volo che lo portava a Varsavia, mentre i suoi bagagli, contenenti i paramenti necessari per le cerimonie si erano persi nel limbo di un aeroporto. Ma, senza lasciarsi abbattere, il nostro Superiore Generale si è messo subito al lavoro e ha tenuta una conferenza agli Ucraini candidati al sacerdozio che avevano concluso il loro ritiro.

<sup>1</sup> Vedi DICI n° 163, 20 ottobre 2007.

Conferenza ai seminaristi ucraini



Fidando poi nella Divina Provvidenza, ci siamo subito avviati a Nord per la benedizione della nuova cappella di Bajerze, sperando che per miracolo i bagagli di Mons. Fellay arrivassero in tempo per le cerimonie della settimana successiva.

**NDC**: Dove si trova Bajerze? **DJ**: Bajerze è una piccola

DJ: Bajerze è una piccola sp m a pr ca ca re di

frazione poco lontana da Torun, luogo di nascita di Copernico. Il nostro confratello polacco, Don Wesolek, ha ricevuto in regalo dallo Stato polacco un castello del XVIII secolo i cui proprietari sono deceduti durante la seconda guerra mondiale. Le strutture erano mal ridotte, ma Don Wesolek si è impegnato per ridare loro l'antico splendore e aggiungendo una meravigliosa cappella dedicata a Cristo Re. In tal modo questa proprietà, che adesso è una nostra casa di ritiro, possiede la sua cappella e vi si potranno tenere regolarmente gli esercizi spirituali di Sant'Ignazio.

**NDC**: Avete molti ritiri nel corso dell'anno e attraggono molte persone?

**DJ**: Posso dire che gli esercizi spirituali di Sant'Ignazio sono una delle pietre angolari del nostro apostolato nell'Est. La cosa va da sé se si pensa che l'altra



pietra angolare è costituita dalla Madonna di Fatima e dal Cuore Immacolato di Maria. Per la conversione e la santificazione delle anime, soprattutto nella nostra epoca, forse non v'è mezzo più importante che questi Esercizi dati dalla Madonna a Sant'Ignazio. Si può dire che tutta l'America del Sud è cattolica grazie a questi Esercizi. Quale miglior mezzo potremmo dunque adottare per la conversione della Russia e di tutto il vasto territorio che si estende ad Est?

Fino ad oggi abbiamo potuto predicare gli Esercizi quasi 6 volte l'anno, soprattutto durante le vacanze, quando i fedeli possono rendersi più liberi. Predichiamo anche dei ritiri mariani in occasione delle feste della Santa Vergine e nei primi sabati del mese. Il numero delle persone varia da 15 a 30, ma siamo stati impediti dal poco spazio disponibile in priorato e dal fatto che la nostra scuola primaria ci impedisce di predicare questi ritiri nel corso dell'anno scolastico. Ecco perché la restaurazione di Bajerze e la benedizione della cappella apporteranno in avvenire innumerevoli grazie a molte anime. Deo Gratias!

Nell'attesa, ci è stata accordata una piccola grazia, piccola ma importante per l'avvenire: i bagagli di Mons. Fellay sono finalmente arrivati. Grazie a Dio! Sarebbe stato difficile consacrare la chiesa di Gdynia senza i paramenti!

**NDC**: Lei ha avuto la bontà di mandarci le foto della consacrazione di questa chiesa. Può dirci cosa è stato costruito a Gdynia?

DJ: Il nostro centro di Messa a Gdynia è uno dei più importanti della Polonia. Gdynia fa parte della 'Trojmiescie', le tre città Danzica, Sopot, Gdynia che forse i vostri lettori conoscono come il luogo di nascita di Solidarnosc e della ribellione al giogo sovietico. Questo centro di Messa, prima situato a Sopot, ha sempre costituito una delle nostre più grandi sfide, soprattutto sul piano materiale. La vecchia cappella era fin troppo piccola per il numero di fedeli che la frequentavano. È grazie ai loro sacrifici e alla loro partecipazione personale nei lavori che abbiamo potuto costruire, in questi ultimi anni, non solo una bella chiesa, ma anche un priorato.

Mons. Fellay ha consacrato la chiesa il 13 ottobre, in onore del Cuore Immacolato di Maria. Il cantiere di questa chiesa ha conosciuto molte difficoltà da parte delle autorità locali, e anche a causa della mancanza di soldi, ma la consacrazione ha potuto svolgersi il giorno del 90° anniversario del miracolo del sole a Fatima. Un altro piccolo miracolo che annuncia il trionfo del Cuore Immacolato.

Il futuro priorato, situato a 350



km a Nord del nostro priorato di Varsavia, sarà il punto di partenza dell'espansione della Tradizione nel Nord della Polonia, cosa che potremo fare solo quando avremo un numero sufficiente di sacerdoti per assicurare una presenza stabile. Per il momento dovremo accontentarci di trascorrervi qualche giorno a settimana per il servizio alla cappella.

**NDC**: È vero che dovunque nel mondo vi sono tanti fedeli che aspettano dei sacerdoti?

DJ: Sì. È per questo che continuiamo a pregare per le vocazioni. Noi non abbiamo solo un priorato a Gdynia pronto per essere aperto, ma abbiamo anche la possibilità di aprire un altro priorato nel Sud, al pari di una scuola primaria e secondaria a Varsavia, senza parlare degli altri paesi in cui ci rechiamo regolarmente. Per adesso siamo in cinque sacerdoti per 11 cappelle e due scuole. E parlo di uno solo dei paesi in cui esercitiamo il nostro apostolato...

**NDC**: Due scuole?

**DJ**: Sì. Una scuola primaria che adesso è giunta al suo secondo anno e ha raddoppiato gli alunni rispetto all'inizio. Prima avevamo solo un precettorato: diverse volte la settimana aiutavamo dei



Bajerze: sulla destra la cappella, in primo piano una parte non ancora restaurata del castello che dà un'idea dell'ampiezza dei lavori che restano da intraprendere

A

ragazzi che seguivano dei corsi per corrispondenza. Dopo aver ottenuto l'autorizzazione abbiamo aperto una vera scuola.

La scuola secondaria è ancora trasformazione. In effetti, l'iniziativa, che esiste da più di 10 anni ci è stata donata recentemente dalla famiglia che l'ha fondata. Siamo in procinto di costruire un nuovo edificio, poiché abbiamo bisogno urgente di spazio visti i nostri 85 allievi del collegio e del liceo. Questa scuola è eccezionale, poiché offre non solo il programma Stato con un diploma riconosciuto, ma permette anche di ottenere un titolo internazionale di un livello molto elevato e riconosciuto dalle università del mondo intero. Attualmente vi si insegna matematica, filosofia e fisica, per 22 ore di corso. Questo mi dà la possibilità di avere dei contatti quotidiani con gli allievi e di far evolvere progressivamente la scuola verso i principi tradizionali dell'educazione cattolica. Quando il nuovo fabbricato e la cappella ultimati saranno potremo celebrarvi la Messa tutti i giorni e assicurare una cappellania stabile per dare una seria formazione cattolica a questa gioventù che la chiede.

Quest'immenso lavoro è solo l'inizio di ciò che si annuncia come un importante sviluppo della formazione delle future generazioni della Tradizione.

**NDC**: Davvero un impegno immenso! E dire che la Fraternità ha appena celebrato solo dieci anni di presenza nei paesi dell'Est!

particolarmente benedetti dalla Madonna in questi paesi che le sono così cari. La Polonia è sempre stata il bastione della Cristianità fin dal suo battesimo: con le invasioni barbariche dall'Est, i musulmani dal Sud, i protestanti dal Nord. Più di una volta essa ha reso testimonianza al mistero della Croce. E il mantenimento della Tradizione in Polonia è assolutamente necessario per la



Gdynia: in primo piano il priorato, in fondo, la cappella

riconquista della Cristianità e la conversione della Russia.

In questa ottica, è stata una grande consolazione vedere Mons. Fellay conferire il sacramento della Cresima a molti dei nostri giovani parrocchiani, poiché abbiamo bisogno della forza soprannaturale.

NDC: Abbiamo anche avuto notizia della persecuzione subita dalla Fraternità San Giosafat da parte delle autorità moderniste ucraine. Qual è l'evoluzione della situazione su questo importante campo di battaglia della Tradizione?

**DJ**: La battaglia per la Tradizione in questo paese continua, con i modernisti che brandiscono ancora le armi della calunnia e delle sanzioni. Nel

novembre dell'anno scorso è stato scomunicato un altro prete della Fraternità San Giosafat, a causa del suo attaccamento alla Tradizione. Già in aprile era stato sospeso dal suo incarico parrocchiale, ma su pressione dei fedeli e con il loro sostegno egli si è rifiutato di lasciare la parrocchia e ha conservato la chiesa, dove ogni Domenica circa 500 fedeli assistono alla Messa.

Nella piccola città di Szklo vi era una vecchia chiesa che il clero modernista aveva abbandonata; i fedeli hanno chiesto ai sacerdoti legati alla Tradizione di venir loro in aiuto. A questo punto, i modernisti hanno subito scoperto un grande interesse per quella chiesa e hanno lanciato una campagna per recuperarla, ma invano. Il 22 luglio del 2006, la chiesa è stata distrutta



Varsavia, il 16 ottobre 2007, ordinazione di sette sacerdoti per la Fraternità San Giosafat



interamente da un incendio, e si è ben capito qual era la mano che stava dietro quest'atto criminale. I fedeli, senza lasciarsi intimidire, hanno dato inizio alla costruzione di un'altra chiesa, il cui tetto è stato ultimato appena in tempo per l'inverno. Da allora il numero dei fedeli è passato da 250 a circa 800, tutte le Domeniche.

La Fraternità San Giosafat, alla vigilia delle ordinazioni di Mons. Fellay, contava 11 sacerdoti, 19 seminaristi e 13 religiose, nonché 25.000 fedeli circa, diffusi in 30 chiese e cappelle. Il gruppo più importante è quello della parrocchia del loro Superiore, il Padre Wasil Kovpak, con 5.000 fedeli e 6 Messe la Domenica. L'ordinazione di 7 diaconi al sacerdozio, il 16 ottobre 2007, è stato un avvenimento di grande importanza per la Tradizione cattolica in Ucraina, poiché il numero dei sacerdoti praticamente è raddoppiato.

**NDC**: È certamente una grande gioia e una grande grazia avere sette sacerdoti in più fedeli alla Tradizione!

DJ: Sì, è una grazia immensa e aggiungerei che si tratta di una grazia per tutta la Chiesa, poiché il campo di battaglia non è limitato al popolo ucraino, main un certo senso si estende a tutta la Chiesa. Questi sacerdoti sono testimonianze viventi del vero ecumenismo, che ricerca l'unità nell'unica vera fede un'unità che i modernisti e la loro dichiarazione di Balamand qualificano di «errore storico». La loro fedeltà alla Tradizione è una sferzante contraddizione avverso le fantasie moderniste di una unità senza conversione: un rimprovero per i pastori che sono diventati amici dei lupi.

La Tradizione in Ucraina conduce una battaglia importante e merita le nostre preghiere e il nostro sostegno. In un prossimo avvenire, il più grande passo in avanti sarà la costruzione di un nuovo seminario, sufficientemente ampio da ricevere i candidati al sacerdozio e i loro professori. Essi hanno già eretto



una statua alla Madonna alta circa 3 metri sul terreno dove sorgerà il seminario, e indubbiamente ella veglierà sulla costruzione che avrà inizio la prossima primavera.

NDC: Stia certo che i nostri lettori si ricorderanno dei nostri amici ucraini nelle loro preghiere! Lei parlava della possibilità di un terzo priorato della Fraternità in Polonia?

DJ: Sì. Si tratta di un'altra proprietà molto adatta per un priorato; essa è situata non molto lontano dalla frontiera ucraina. vicino alla città di Rzeszow. Anche qui, si tratta di un piccolo miracolo, poiché i nostri fedeli stavano per essere sfrattati dal locale che avevano in affitto. Quattro mesi fa il proprietario ci ha fatto sapere che avrebbe venduto ad un impresario che avrebbe abbattuto la costruzione per erigere un complesso più grande e più caro. Le nostre prime ricerche per trovare nuova sistemazione furono incoraggianti e l'avvenire si annunciavacupoperquestofervente gruppo di parrocchiani. Tuttavia, Madonna non abbandona mai quelli che ricorrono a lei. Il fedele che si occupava della cosa a Rzeszow ricevette una telefonata da un agente immobiliare che aveva un cliente che cercava di vendere immediatamente. Si trattava di una casa di recente costruzione con un garage a parte e un ettaro di terreno, offerta ad un prezzo molto conveniente, ma a condizione che la vendita si concludesse entro il mese. Era un'offerta che mostrava tanti segni della Divina Provvidenza e che era semplicemente impossibile rifiutare!

In tal modo la nostra comunità di Rzeszow ha trovato un nuovo riparo nel garage, che alcuni fedeli hanno trasformato in una cappella molto degna. Mons. Fellay ha benedetto questa cappella alla presenza di numerosi parrocchiani. Sulla base dei mezzi che disporremo, questa casa potrà facilmente diventare una residenza per i nostri sacerdoti che potranno servire da lì le numerose cappelle che abbiamo nel Sud della Polonia. Relativamente vicina all'aeroporto e alla frontiera ucraina, essa è l'ideale per l'espansione della Tradizione in questa regione della Polonia. Ma, «Signore, concedeteci dei sacerdoti»!

**NDC**: Indubbiamente, è proprio un esempio della Divina Provvidenza! Quando pensa che si potranno aprire questi priorati ancora allo stato di progetto?

**DJ**: Non avverrà certo in un prossimo avvenire, per la semplice ragione che in Polonia siamo solo cinque sacerdoti. Il nostro primo dovere è di vegliare alla vita spirituale del nostro unico priorato, prima di avventurarci nella fondazione di altri: sarebbe insensato provare a stabilire un'altra comunità senza avere sacerdoti sufficienti. Per questi prossimi

priorati, i nostri primi sforzi saranno rivolti nell'organizzare la vita parrocchiale attorno ad un gruppo di fedeli ferventi, che saranno come una "fiamma vivente" accanto al Santissimo Sacramento. ove reciteranno il Rosario; e divideremo tra questi laici la conduzione dei locali. Quando Iddio ci invierà altri sacerdoti saremo in grado di stabilire subito una comunità già funzionante in tutto, salvo che per l'essenziale: la Messa e l'Ufficio divino quotidiani. In questi centri, abbiamo già previsto dei ritiri per l'Avvento e la Quaresima, essi costituiranno i tempi forti dell'anno, in grado di sostenere il fervore di questi fedeli che non hanno una vita parrocchiale completa.

Ma una parrocchia non può vivere se il sacerdote non è mosso dallo zelo per la salvezza delle ànime, per questo la nostra prima preoccupazione è la santificazione dei membri della nostra comunità di Varsavia. Mons. Fellay ci ha predicato il ritiro mensile durante il suo soggiorno in Polonia, per noi è stato un onore e una grazia.

Dopo aver benedetto due cappelle, consacrato una chiesa, cresimato nove fedeli, ordinato sette sacerdoti, rilasciato tre interviste alla stampa e tenute diverse conferenze spirituali, Mons. Fellay, da vero figlio del grande missionario che fu Mons. Lefebvre, è volato in Lituania per benedire il nostro nuovo priorato di Kaunas.

**NDC**: Un altro priorato?

**DJ**: In effetti si tratta della benedizione della nuova costruzione che ospita il priorato già esistente in Lituania i vostri lettori ne hanno già sentito parlare in un altro numero di *Nouvelles de Chrétienté*. Questo progetto è stato finalmente portato a buon fine grazie al duro lavoro dei nostri confratelli in Lituania, soprattutto del Priore, Don Persie. Questo priorato non è solo un bastione della Tradizione nei paesi baltici, ma una base di partenza per

servire l'Estonia, la Bielorussia e Mosca. Lì vi è un immenso campo di apostolato che attende solo degli operai per la mietitura.

**NDC**: A più riprese lei ha richiamato la mancanza di sacerdoti avete delle vocazioni che si intravedono?

DJ: In questo momento Dio ci benedice con numerose vocazioni: due vocazioni religiose per delle comunità amiche e quattro fratelli della Fraternità San Pio X solo per la Polonia; altri tre stanno per completare la loro formazione sacerdotale a Zaitzkofen. Nel priorato di Varsavia abbiamo anche quattro giovani che si preparano a entrare in seminario, mentre un Frate degli Eremiti di San Paolo ci ha raggiunto recentemente per avere una formazione tradizionale.

In priorato, abbiamo anche due oblate, Suor Maria Martha d'Ucraina e Suor Ildegarda, una polacca che ha lasciato recentemente il suo convento benedettino, a causa delle influenze corrosive del modernismo, per continuare la sua vita religiosa fra noi. Mons. Fellay le ha consegnato l'abito delle oblate della Fraternità quando è stato qui.

Per le vocazioni venute dai paesi baltici, ricordiamo Don Edmundas e Don Kokis, originari rispettivamente della Lituania e della Lettonia, come Suor Maria Maddalena, una delle nostre oblate. Infine, bisogna aggiungere che il nuovo priorato di Kaunas potrà ormai ospitare dei pre seminaristi quando il Buon Dio ce li manderà.

**NDC**: Un'ultima parola o un augurio per concludere?

DJ: Se osassi, chiederei delle preghiere, soprattutto per le vocazioni! Abbiamo davanti a noi un vastissimo campo per l'apostolato, una messe che chiede solo degli operai pronti a raccogliere le grazie eccezionali accordate a coloro che vogliono rimanere fedeli alla Tradizione. Certo, le preoccupazioni e i bisogni d'ordine materiale pesano sempre



Varsavia: Suor Ildegarda dopo la sua vestizione

tanto sulle nostre spalle, ma noi abbiamo visto più di una volta come Dio ha provveduto tramite la generosità di tante persone. In effetti, senza i numerosi benefattori che sostengono le missioni dell'Est il nostro lavoro non sarebbe possibile, e noi sappiamo che la Madonna li ricompenserà con le grazie più belle ottenute dal suo Cuore Immacolato . Essi possono star certi della nostra profonda gratitudine.

Ma il più gran dono che si possa fare è donare se stessi interamente, poiché è il dono totale di sé che solo permette alla grazia di passare nell'ànima del prossimo. I meriti della Croce sono applicati alle anime in ogni sacrificio della Messa, ma il Santo Sacrificio non può essere offerto che da coloro che hanno donato essi stessi le loro vite. Mostriamo dunque, non solo con le preghiere, ma anche con l'esempio, il nostro amore per il sacrificio, affinché coloro che Nostro Signore chiama possano avere il coraggio di rispondere generosamente quando sentiranno: «Vieni e seguiMi».



### La Fraternità San Giosafat d'Ucraina

Don Arnaud Sélégny

I 7 ottobre scorso, Mons. Ber nard Fellay ha ordinato sette sa cerdoti per la Fraternità San Gio safat d'Ucraina. Che cos'è questa società amica? Da dove vengono i suoi sacerdoti? Come sono venu ti ad associarsi alla battaglia del la Tradizione nel loro lontano pae se? Qual è la loro attuale situazio ne? Ecco alcune delle domande al le quali cercheremo di rispondere.

La Chiesa greco-cattolica d'Ucraina.

I membri della Fraternità San Giosafat d'Ucraina appartengono alla Chiesa greco cattolica ucrai na. Ma per un cattolico latino che volesse occuparsi di questa Chie sa vi sono non poche difficoltà: ciò che essa rappresenta, la sua sita zione attuale, ecc... In effetti, le Chiese di rito orientale sono spes so poco conosciute in Occidente e non ci si rende conto bene di ciò che esse rappresentano realmen te. Cerchiamo dunque di provare a tratteggiare un quadro di questa parte importante della Chiesa cat tolica.

L'espressione "Chiesa di rito orientale" rinvia a diversi elemen ti distinti. Prima di tutto **un elemento geografico**. Queste Chie se infatti sono presenti soprattut

RZESZOW KIEW Belgrood Broads Round Mer d'Acon Krasnodo RADE BUCAREN Sebastopole Manual Round Rou

to in una determinata zona. Per molte di esse esiste una diaspora più o meno vasta, particolarmen te in Canada e negli Stati Uniti, o anche in Australia, ma di fatto la nozione di territorio è molto im portante. La ragione è storica: la maggior parte di queste Chie se si sono costituite con la riunio ne o l'unione a Roma di un certo numero di vescovi e di fedeli che prima erano separati dalla Santa Sede. Si tratta dunque di parti di una delle "chiese ortodosse" 1, che si sono riunite a Roma, e visto che queste chiese sono essenzialmen te territoriali è normale ritrovare la stessa distribuzione nelle Chie se cattoliche di rito orientale. Fac ciamo notare, brevemente, l'esplo sione dell'ortodossia in Chiese na zionali, legata alla loro concezio ne di Chiese «autocefale», cioè di Chiese unite senza un unico capo. Lo scisma da Roma, ha comporta to ineluttabilmente questa molti plicazione e questa atomizzazio ne dell'ortodossia. Non bisogna neanche dimenticare che i diver si governi si sono affrettati a favo rire questa dispersione, preferen do avere a che fare con una chiesa che potevano controllare sul pro prio territorio nazionale.

Ne consegue che ritroviamo numerose Chiese che sono il risul tato di altrettanti ritorni di gruppi scismatici nell'ambito di Roma.

A fianco di questi elementi ter ritoriali, una Chiesa orientale è al trettanto individuata dal **rito o liturgia** che impiega. Vi sono quat tro grandi tradizioni: alessandrina e abissina, siriaca, armena e bizan tina. Quest'ultima è la più larga mente rappresentata, ed è ad es sa che si ricollega la Chiesa greco cattolica ucraina. In questa tradi zione vengono utilizzate tre litur gie eucaristiche: la liturgia di San Giovanni Crisostomo, quella im

piegata più abitualmente, la litur gia di San Basilio di Cesarea, cele brata dieci volte nel corso dell'an no, e la liturgia di San Gregorio, detta dei cinque doni presantifi cati, celebrata durante la Quaresi ma. Il rito ucraino possiede alcu ne particolarità, che lasciamo agli specialisti.

Infine, occorre tenere conto di un terzo elemento: la lingua sa**cra**. Nelle Chiese costituite pro gressivamente nel territorio sla vo orientale, la lingua sacra è lo slavo antico, ancora chiamato sla vonio. Questa lingua è l'antena ta delle lingue slave oggi esisten ti, ed è stata modificata poco nel suo uso ecclesiastico, così che è impiegata solo negli Uffici litur gici delle Chiese greco cattoliche o ortodosse della regione. Questa lingua utilizza l'alfabeto cirillico, inventato da San Cirillo detto il filosofo<sup>2</sup>.

In questo quadro generale del la Chiesa orientale, ci soffermere mo di più sulla Chiesa greco catto lica ucraina. Questa storia è molto tormentata, legata com'è alla storia stessa dell'Ucraina, a sua volta in dissolubilmente legata a quella del la Russia, della Bielorussia, della Lituania e della Polonia. Il che si gnifica che la questione non è af fatto semplice. Cercheremo tutta via di delinearne i tratti principali.

È intorno al X secolo che gli Slavi delle regioni orientali si sono riuniti in un regno chiamato Rus<sup>3</sup>. Al centro di questa prima Russia si trova a Kiev, in Ucraina. A par tire da allora, giunsero in quelle

I Questo termine, in senso improprio, designa i non cattolici di rito orientale.

<sup>2</sup> In effetti, sembra che San Cirillo sia stato l'inventore dell'alfabeto glagolitico, in seguito semplificato e perfezionato dal suo discepolo Clemente d'Okhrid.

<sup>3</sup> Questo termine deriva dal finnico. Infatti questo primo regno è stato orga nizzato inizialmente da alcuni gruppi militari scandinavi diretti da un certo Rurik, chiamato Rus in lingua slava.



### Le Chiese cattoliche orientali Ordinate per rito o liturgie

Tradizione alessandrina / abissina:

Chiesa cattolica copta · Chiesa cattolica etiope

Tradizione siriaca:

Chiesa cattolica siriaca · Chiesa maronita · Chiesa cattolica caldea Chiesa cattolica siro-malabara · Chiesa cattolica siro-malankara

Tradizione armena: Chiesa cattolica armena

Tradizione bizantina:

Chiesa gr.-cattolica melkita · Chiesa gr.-cattolica ucraina Chiesa gr.-cattolica romena

Chiesa gr.-cattolica rutena · Chiesa cattolica bizantina Chiesa gr.-cattolica slovacca

Chiesa gr.-cattolica ceca · Chiesa gr.-cattolica ungherese Chiesa gr.-cattolica bulgara

Chiesa gr.-cattolica croata · Chiesa gr.-catt. serbo-montenegrina

Chiesa gr.-cattolica macedone

Chiesa gr.-cattolica russa · Chiesa gr.-cattolica bielorussa Chiesa gr.-cattolica albanese

Chiesa cattolica italo-albanese · Chiesa gr.-cattolica ellenica Comunità gr.-cattolica georgiana

terre dei missionari da Bisanzio e anche da Roma, per evangelizza re il paese. Il primo membro della dinastia regnante ad essere battez zato fu la regina Olga, verso il 955. In realtà lei si era rivolta alla Ger mania, ma rapidamente Bisanzio acquisì un'importanza decisiva.

Tuttavia, Kiev non sarà una semplice dipendenza di Bisanzio, poiché l'unione con la Santa Se de perdurerà anche dopo lo sci sma del 1054. In seguito l'Ucraina subirà delle invasioni ripetute: la Russia l'invaderà una prima volta, ma saranno soprattutto i Tartari che si impadroniranno del paese e lo devasteranno. Dopo i Tarta ri fu la volta della Lituania, prima, e della Polonia, poi, con in segui to un'invasione congiunta di que sti due paesi. Nel corso di questo periodo, la Chiesa ucraina gravi ta nell'orbita di quella di Bisanzio. Tuttavia, per l'influenza del clero lituano e polacco, verranno effet tuati degli sforzi per il ricongiun gimento con la Santa Sede, i quali sfoceranno nella famosa unione di Brest Litovsk o Brest sul Bug nel 1596: era nata la Chiesa rutena <sup>4</sup>.

Con tutto ciò le difficoltà era no lungi dall'essere terminate e gli Ucraini dovranno lottare ancora a lungo per poter rimanere fedeli a Roma. È in questo contesto che si colloca il martirio di San Gio safat.

Tra le difficoltà che si presen teranno nei secoli seguenti occor re segnalare, da un lato, l'assenza

di un territorio nazionale ucrai no, suddiviso ancora una volta tra la Russia e la Polonia alla fine del XVIII secolo. Dall'altro, il cle ro polacco, che fece sentire dura mente la sua superiorità. Esso rite neva che la Chiesa ucraina dovesse passare al rito latino, la cosiddetta "latinizzazione", sforzandosi per ciò stesso di "polonizzare" il cle ro ucraino. Questi tentativi hanno introdotto un clima di sfiducia du ratura tra i due paesi. Sia a livello ecclesiastico sia a livello civile. In questo contesto, nella storia della Chiesa rutena è rimasto celebre il concilio di Zamosc del 1720.

Nel 1806, la Russia abolì la se de metropolita di Kiev, e la Santa Sede la ripristinò a Lviv nel 1807 per il territorio sotto regime au striaco.

Il XX secolo non conobbe dei miglioramenti, al contrario si eb bero delle persecuzioni sempre più violente. Occorre ricordare che in questo secolo, per i con traccolpi della rivoluzione russa e delle guerre mondiali, sono spari ti diciassette milioni di Ucraini. Si tengano presenti la grande ca restia organizzata sotto Stalin, le repressioni sistematiche, il prezzo pagato alle due guerre mondiali, le espulsioni e le deportazioni! Vero è che i cattolici non furono i soli a sopportare la terribile persecu zione, tuttavia, nel 1946, la Russia promosse un conciliabolo a Lviv per abolire l'unione con Roma. A partire da questa data la Chie sa greco cattolica ucraina non eb be più esistenza legale. Ricordia mo che il territorio nazionale di venne una delle repubbliche satel liti dell'U.R.S.S. Bisognava atten dere la caduta del muro di Berli no per veder riapparire l'indipen denza dell'Ucraina e la resurrezio ne della Chiesa greco cattolica. Durante tutto il periodo interme dio essa ha vissuto nelle catacom be. Numerosi vescovi e preti furo no arrestati, espulsi, condannati ai lavori forzati o uccisi.

<sup>4</sup> Il termine "rutena" deriva dalla Rute nia, che è una parte dell'Ucraina. Esso è servito per molto tempo a designare la Chiesa ucraina. Oggi invece designa un'altra Chiesa unita, il cui territorio è distribuito nella Slovacchia, la Polonia e l'attuale Ucraina.



Oggi la Chiesa greco cattoli ca ucraina conta 15 vescovi, 2.200 preti, 750 monaci, 1.100 religiosi, 3.000 chiese e 5 milioni di fedeli.

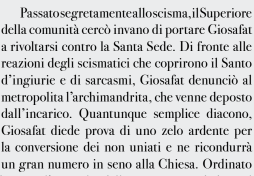
Ma l'ultimo colpo inflitto al la Chiesa greco cattolica ucraina è venuto dalla stessa Santa Sede, con la firma degli "accordi di Ba lamand", che annientarono la real tà uniate. Il clima ecumenico na to dopo il Concilio Vaticano II ha pesato sempre più sulle Chie se uniati. Ben presto il termine "uniatismo" è sembrato che si do vesse rigettare a tutti i costi, per la sua implicazione di attaccamento al passato e proselitismo. Le Chie

se uniati divennero delle palle al piede dell'ecumenismo romano. Con gli accordi di Balamand esse, di fatto, sono state più o meno se polte vive.

#### La Fraternità San Giosafat

In questa nuova Ucraina, che si ritrovava indipendente per la pri ma volta dopo diversi secoli, sog getta all'ebbrezza di una unio ne nazionale che sembrava a tut ta prova, la nuova libertà in mate ria religiosa sembrava un miraco lo. Tutto era apparentemente pos sibile. Da parte dell'ortodossia le

Ciosafat nacque a Wolodymyr, in Polonia, da una modesta famiglia. Venne battezzato col nome di Giovanni. A vent'anni entrò nell'ordine dei Basiliani uniti di Polonia, dove assunse il nome di Giosafat.



sacerdote, il santo basiliano divenne l'apostolo della regione, si dedicò al ministero della predicazione e della confessione, praticando sempre un'esatta osservanza delle sue regole. Dio aveva dotato Giosafat di un talento particolare per assistere i condannati a morte. Visitava anche i malati e i poveri, lavava i loro piedi e si preoccupava di procurare dei medicamenti e del nutrimento per i miseri. Nominato archimandrita del convento della Trinità, composto soprattutto di giovani religiosi, egli li formò alla vita monastica con una vigilanza tutta paterna. All'età di 38 anni, san Giosafat Kuncewycz fu ordinato arcivescovo di Polock a Vilnius.

Mentre l'arcivescovo si trovava alla Dieta di Varsavia, dove erano stati convocati diversi vescovi, un vescovo scismatico si impadronì all'improvviso della sua sede. San Giosafat si affrettò a ritornare dal suo gregge per richiamare le pecore ribelli all'obbedienza. Quando volle prendere la parola, la folla eccitata dagli scismatici, si scagliò impetuosamente su di lui. Se non fosse intervenuta la forza armata sarebbe stato impietosamente massacrato.

Il mattino del 12 novembre 1623, mentre pregava nella cappella del palazzo episcopale di Vitebsk, la folla infuriata invase la santa dimora. San Giosafat, accorse prontamente al frastuono della sommossa e si rivolse ai suoi assassini dicendo: «Se volete me, eccomi.» Due uomini si fanno avanti: uno lo colpisce con un bastone, l'altro gli spacca la testa con un colpo di alabarda. Infine, due colpi di fucile lo colpiscono alla testa. Aveva 44 anni.

San Giosafat è il patrono dell'Ucrania.

defezioni furono numerose, sen za contare la rapida divisione in due e poi in tre Chiese naziona li che indebolirono le forze oppo ste. I cattolici potevano guardare ad un'età dell'oro. Ma... Una terza guerra mondiale, di cui avevano avuto appena sentore da dietro la cortina di ferro comunista, inco minciava a produrre le sue rovine.

I primi contatti della Tradi zione con l'Ucraina sono legati ai viaggi missionari di Don Rulleau, della Fraternità San Pio X, dive nuto poi il Padre Bernard di Men tone, OSB. Fin dalla caduta della cortina di ferro egli percorse di versi paesi dell'Est appena libera ti dal giogo comunista. Fu così che le Suore Basiliane, che uscivano dalle catacombe, poterono riceve re l'aiuto della Fraternità. Tre di esse divennero Oblate della Fraternità.

Anche i Padri Redentoristi fe cero dei viaggi esplorativi. I Re dentoristi sono stati il sostegno dei cattolici ucraini per secoli.

È attraverso di essi che il Padre Vasyl Basile Kovpak ha potuto conoscere il movimento tradizio nalista. Prete diocesano, curato di due parrocchie, egli era turbato dai diversi cambiamenti sopraggiunti nella Chiesa ucraina. Ma egli volle prendere del tempo per informar si. Fu solo nel 1997 che incominciò ad incontrarci. Venne diverse vol te al Priorato di Varsavia per ac quisire una migliore conoscenza della crisi terribile che attraversa la Chiesa, di cui non aveva potuto valutare la portata a causa dell'iso lamento dei paesi dell'Est. Un ele mento determinante fu il pellegri naggio che egli fece a Fatima con le Suore Basiliane, e che fu orga nizzato dai Redentoristi. Nel 1998 Don Sthelin si recò in Ucraina su invito del Padre Vasyl, per stabili re delle solide relazioni.

Ma quali erano i cambiamenti inquietanti che avevano spinto il Padre Vasyl a cercare la Tradizio ne? Quali trasformazioni aveva ef



### Le differenti Chiese orientali

### Le Chiese patriarcali

- la Chiesa maronita (Sede in Libano)
- la Chiesa cattolica copta (Sede in Egitto)
- la Chiesa cattolica armena (Sede in Libano)
- la Chiesa cattolica siriaca (Sede in Libano)
- la Chiesa greco-cattolica melkita (Sede in Siria)
- la Chiesa cattolica caldea (Sede in Irak)

### Le Chiese archiepiscopali maggiori

- la Chiesa greco-cattolica ucraina
- la Chiesa cattolica siro-malabara
- la Chiesa cattolica siro-malankara
- la Chiesa greco-cattolica romena

### Le Chiese metropolitane

- la Chiesa cattolica bizantina
- la Chiesa cattolica etiope

### Le altre Chiese e comunità

- la Chiesa greco-cattolica rutena
- la Chiesa greco-cattolica slovacca
- la Chiesa greco-cattolica ungherese
- la Chiesa greco-cattolica bulgara
- la Chiesa greco-cattolica croata
- la Chiesa greco-cattolica serbo-montenegrina
- la Chiesa greco-cattolica macedone
- la Chiesa greco-cattolica ceca
- la Chiesa greco-cattolica russa
- la Chiesa greco-cattolica bielorussa
- la Chiesa greco-cattolica albanese
- la Chiesa cattolica italo-albanese
- la Chiesa greco-cattolica ellenica
- la comunità greco-cattolica georgiana

fettuato la Chiesa greco cattolica ucraina perché, non appena uscito dalle catacombe, egli pensasse di ritornarvi?

Il rito ucraino, che è un rito bi zantino leggermente modificato, non ha subito delle trasformazio ni profonde, come è accaduto per il rito latino con la riforma liturgi ca di Paolo VI. Vi sono state del le trasformazioni leggere e piutto sto accidentali. Di contro, vi è sta to un profondo cambiamento che ha scioccato la gran parte dei cat tolici: l'abbandono della lingua sa cra, il vecchio slavo, a favore del la lingua volgare. Bisogna dire che i riformatori talvolta sono a corto di immaginazione... Questo cam biamento è stato sofferto da que sta Chiesa come l'abbandono del latino in Occidente. Per di più, co me per gli occidentali, questo ha significato rompere l'unità con gli altri riti orientali con la Chiesa ru tena o quella russa, per esempio, unità assicurata proprio da que sta lingua. Ed ha significato anche il distacco di questa Chiesa dalle sue radici, poiché una parte della sua tradizione è stata trasmessa in questa lingua morta. Stessa cau sa, medesimi effetti. Nella sua in dignazione, il Padre Vasyl si armò di penna per protestare, e scrisse un libro in difesa del vecchio sla vo. Praticò poi questa difesa con tinuando a celebrare in slavo anti co nelle sue parrocchie.

I preti venuti dall'Ovest per aiutare la Chiesa ucraina a fare il suo *aggiornamento*, si preoccupa vano per prima cosa di favorire il riavvicinamento con gli ortodossi. Paradossalmente, uno dei mezzi impiegati era un mezzo tradizio nale. E qui è necessaria qualche spiegazione.

Dopo l'unione di Brest Lito vsk, la Chiesa ucraina era stata og getto di tentativi di latinizzazione a diversi livelli, come abbiamo ri cordato prima. I Papi hanno sem pre lottato per proteggere le chie se orientali da questa invasione. Vi sono tre ragioni principali per questa protezione. Innanzi tutto difendere i riti cattolici venerabi li che possono vantare i requisiti ricordati da San Pio V al momen to della codificazione della Mes sa tridentina: e cioè una origine risalente a più di 200 anni prima del lavoro di codificazione del san to Papa. Questi riti avevano radi ci molto antiche e facevano par te del patrimonio liturgico della Chiesa: farli sparire costituiva un abuso, un grave abuso. A questo bisogna aggiungere la preoccupa zione di facilitare il ritorno delle chiese scismatiche. Una delle ac cuse ricorrenti contro Roma era il



sospetto di una volontà egemonica del rito latino. Completata l'unio ne, i riti orientali correvano il ri schio di sparire puramente e sem plicemente. Bisogna confessare che il clero latino ha talvolta lar gamente prestato il fianco a questa sfiducia. Infine, la lingua latina è incomprensibile per i membri del le Chiese orientali, essa è estranea alla loro cultura. Volerla imporre a interi popoli, e non solo a quelli eruditi, è pura illusione.

Tuttavia, con il tempo, una certa latinizzazione si è radicata a diversi livelli nella Chiesa ucrai na. Si deve distinguere tra quella relativa al rito e quella relativa ad elementi più o meno para litur gici. Citiamo: l'introduzione del le statue, il culto del Sacro Cuore, la Via Crucis, il Rosario, e anche la Comunione in ginocchio. Du rante il periodo della soppressio ne "ufficiale" della Chiesa grecocattolica in Ucraina dal 1946 al 1991 questi elementi erano stati un potente sostegno per il popo

lo, che vi era fortemente attacca to. I riformatori a tavolino, venu ti in maggioranza dall'Ovest, vol lero impegnarsi con zelo alla «pu rificazione» del rito ucraino, sen za tenere conto di questa evolu zione storica, e si dedicarono alla rimozione delle statue e alla sop pressione della Via Crucis. Cosa che diede luogo a delle proteste e a degli scontri. Nella cattedra le Kiev, in una notte, la statua del Sacro Cuore venne tolta e rimessa diverse volte.

Questa delatinizzazione, però, aveva anche un fondamento ecu menico nascosto. Si trattava, per quanto possibile, di riavvicinare il rito uniate al rito ortodosso cor rispondente. Il che, per un verso, andava verso l'intenzione espres sa dai Pontefici Romani fin dal l'unione, per l'altro, però, era de stinata a mostrare l'inutilità delle Chiese uniati, fino a portarle alla sparizione.

Il Padre Vasyl combatté forte mente queste revisioni delle devo zioni amate dal popolo e che era no state il viatico durante gli an ni neri. Senza con questo nuocere minimamente al rito ucraino, che egli ha difeso peraltro dai novato ri.

La volontà di vedere sparire la Chiesa uniate non è una invenzio ne o un giudizio temerario contro i riformatori, essa si è chiaramen te manifestata dal 1993 con i fa mosi accordi di Balamand.

Un terzo elemento preoccupa va il Padre Vasyl: l'arrivo dei cari smatici in Ucraina negli anni 1994 95. E loro pratiche urtavano pro fondamente i preti legati alle loro tradizioni religiose. Non c'è biso gno di insistere su questo punto.

Infine, i veri uniati si preoccu pano molto delle parole della Ma donna di Fatima. La Russia si con vertirà alla fede cattolica, questa è la promessa. Ma è lecito chiedersi quali cammini seguirà questa con versione. Il Cielo usa delle cause seconde per realizzare i suoi piani.

### GLI ACCORDI DI BALAMAND

123 giugno 1993 veniva pubblicata una Dichiarazione della Commissione mista internazionale per il dialogo teologico L*tra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa* che condannava l'uniatismo, e cioè la pratica millenaria della Chiesa cattolica per aiutare gli scismatici a ritornare in seno all'unica Chiesa, per mezzo della creazione di diocesi del loro stesso rito. In tal modo si condannavano di fatto le stesse Chiese uniate, che avevano sofferto il martirio per rimanere cattoliche. Il Pontificio Consiglio per l'Unità dei Cristiani, dunque, sottoscrisse un testo che enuncia i seguenti principi ecclesiologici: «Per legittimare questa tendenza, fonte del proselitismo, la Chiesa cattolica sviluppa la visione teologica secondo la quale presenta se stessa come l'unica depositaria della salvezza» <sup>1</sup>. Negazione pura e semplice dell'unicità della Chiesa. È il documento proseguiva: «Visto il modo nuovo con cui cattolici e ortodossi si considerano in rapporto al mistero della Chiesa e si riscoprono Chiese sorelle, questa forma di "apostolato missionario", sopra descritto e che è stato chiamato "uniatismo", non può più essere accettato, né come metodo da seguire, né come modello per l'unità ricercata dalle nostre Chiese» 2. E aggiungeva: «Da una parte e dall'altra, si riconosce che ciò che Cristo ha affidato alla Sua Chiesa – professione della fede apostolica, partecipazione agli stessi sacramenti, soprattutto all'unico sacerdozio celebrante l'unico sacrificio di Cristo, successione apostolica dei vescovi – non può essere considerato proprietà esclusiva di una delle nostre Chiese (...) È questa la ragione per la quale la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa si riconoscono reciprocamente come Chiese sorelle, responsabili comuni del mantenimento della Chiesa di Dio» 3. Ormai le Chiese ortodosse sembrano far parte della Chiesa cattolica, senza essersi sottomesse al Papa. Infine, nelle regole pratiche, si giungeva naturalmente a questa conclusione: «L'azione pastorale della Chiesa cattolica, sia latina sia orientale, non tende più a far passare i fedeli da una Chiesa all'altra; cioè non mira più al proselitismo tra gli ortodossi (...) superando la desueta ecclesiologia del ritorno alla Chiesa cattolica» 4.

I Commissione mista internazionale per il Dialogo teologico tra la Chiesa cattolica e la Chiesa ortodossa, *L'Uniatismo, Metodo d'unione del passato e ricerca attuale della piena comunione*, Dichiarazione firmata a Balamand, Libano, 23 giugno 1993, n° 10.

<sup>2</sup> Ibidem, N° 12.

<sup>3</sup> Ibidem, N° 13 e 14.

<sup>4</sup> Ibidem, N° 22 e 30.

Sembrava del tutto naturale pen sare che gli Uniati sarebbero stati le punte avanzate o il cuore, se si vuole, di questa realizzazione del la promessa del Cuore Immacola to di Maria. Ma come poteva ve rificarsi una cosa del genere se la Chiesa uniate veniva condotta alla distruzione certa?

Fu allora che Padre Vasyl e sei altri preti tutti parroci che vo levano combattere la stessa batta glia vennero indotti a chiedere a Mons. Fellay di prenderli sotto la sua protezione, erigendo una Fra ternità che seguisse le tradizioni ucraine: la Fraternità San Giosafat d'Ucraina, con sede a Lviv. La fon dazione ebbe luogo il 28 settembre 2000 e il Padre Vasyl venne eletto primo Superiore Generale. Mons. Fellay ha eretto la Fraternità e la Congregazione delle Suore della Divina Misericordia, ed ha bene detto il seminario in occasione del suo viaggio in Ucraina nel novem bre dello stesso anno. Otto semi naristi si impegnarono immedia tamente nell'Istituto posto sotto la responsabilità del nostro attua le Superiore Generale.

Da notare che la Fraternità San Giosafat non può fare a meno di un vescovo, poiché lo Stato ucrai no non accetta l'apostolato di al cun prete che non sia sottomesso ad un vescovo, che sia cattolico o ortodosso o appartenga ad una set ta. Questa dipendenza si è rivelata subito indispensabile. Uno dei sa cerdoti della Fraternità San Giosa fat che aveva una parrocchia in un altro vescovado venne immediata mente colpito da una sospensione, cacciato dalla sua parrocchia e de nunciato alle autorità: rischiava la prigione. Venne rilasciato proprio perché il suo apostolato si eserci tava alle dipendenze di un vesco vo. Ha dovuto difendersi cinque volte nei tribunali civili!

La Fraternità ha prestato il suo aiuto fin dall'inizio: aiuto materia le per la costruzione delle chiese e l'impianto del seminario, e aiuto tramite i corsi che i nostri sacer doti tengono regolarmente ai se minaristi di Lviv.

Dopo la fondazione, la Frater nità ha vissuto più o meno clan destinamente, senza mostrarsi in ogni caso, per far sì che la giovane comunità si assestasse e si prov vedesse alla formazione dei fede li. Questo periodo è durato fino al 2002. In questa data i seminaristi hanno ricevuto la talare... da allo ra sarebbe stato difficile nascon dersi. E presto furono prese le pri me misure... a un altro prete vie ne tolta la parrocchia e un terzo è colpito da scomunica. Nel mese di maggio, Mons. Williamson, a Zai tzkofen, ordina il primo diacono: era già suddiacono al suo ingresso nella Fraternità.

Il Padre Vasyl è sospettato di essere il Superiore della Frater nità e sottoposto ad una inchie sta canonica, nel 2003, dal cardi nale Husar, arcivescovo di Lviv ed ecumenista dichiarato. Il Padre Vasyl replica con un libro vigoroso che descrive la persecuzione del la Tradizione in Ucraina insieme alla storia della difesa della Tradi zione nella Chiesa latina, condot ta da Mons. Lefebvre e dalla Fra ternità San Pio X, senza dimenti care l'azione di Mons. De Castro Mayer e di Mons. Lazo. Egli giu stifica la sua fondazione con lo sta to di necessità. Il libro, stampato in 3000 esemplari, è accolto favo revolmente. Peraltro, Padre Vasyl organizza nelle sue parrocchie una raccolta di firme per sostenerlo: ne raccoglie più di 7.000. Nello stes so tempo si dà inizio alla costru zione di una chiesa per permettere l'apostolato del sacerdote caccia to. Il Padre Vasyl viene convocato dal cardinale Husar, che esige del le spiegazioni e una presa di posi zione chiara: «o io o Mons. Fellay». Insieme agli altri preti è minaccia to di scomunica insieme ai suoi fe deli, più di diecimila. A Novem bre, Mons. Tissier de Mallerais or dina il primo sacerdote della Fra ternità San Giosafat, nel Priorato di Varsavia.

Il 10 febbraio 2004 il cardinale Husar lancia via radio la scomuni



Il Padre Vasyl in compagnia di Mons. Fellay, a Varsavia, il 16 ottobre 2007

ca contro il Padre Vasyl, perché si è associato ad un movimento sci smatico. Questa censura, la più pesante nel diritto orientale, è sta ta inflitta senza il preventivo pro cesso. A Roma viene depositato un ricorso per vizio di forma. Il ri corso viene accolto e la scomunica viene dichiarata nulla per vizio di forma. Il cardinale dà inizio ad un processo. Per altro verso, la gerar chia si sforza di recuperare le chie se, comprese quelle costruite dal la Fraternità. Il primo giugno vie ne nuovamente comminata la sco munica al Padre Vasyl, con la se guente motivazione: collaborazio ne con il gruppo scismatico dei le febvriani, fondazione illegale del seminario e della Congregazione della Suore Basiliane, diffusione del suo libro La Tradizione scomu nicata. Il Padre Vasyl presenta im mediatamente ricorso al tribunale di seconda istanza. Il ricorso è ac cettato e preso in esame.

Ma Dio dona anche delle con solazioni, e per la festa di Cristo Re il Padre Vasyl vi dedica la nuo va chiesa che benedice e che ha 250 posti.



Nel mese di novembre, una chiesa del XVII secolo, dismessa e donata dai fedeli alla Fraternità, brucia... mentre si verifica un ten tativo d'incendio della chiesa nuo va. L'inchiesta accerterà che si è trattato di un atto criminale.

Nella prima metà del 2005 vi è bonaccia. I disordini legati alla ri voluzione arancione e all'elezione presidenziale contestata e ripetuta impediscono al cardinale di agire. Le chiese del Padre Vasyl sono or mai a sua disposizione, poiché due vicari che gli erano stati imposti per sorvegliarlo e dargli fastidio si ritirano in altri luoghi di culto. In agosto, però, l'attacco della gerar chia riprende. Il tribunale di se conda istanza ha anch'esso invali data la scomunica per vizio di for ma. Ed ecco che vengono presen tate nuove minacce: il Padre Vasyl chiuda il suo seminario e il ramo femminile della Fraternità e po trà stare tranquillo! Se rifiuta ver rà scomunicato e gli verranno tol te le parrocchie! Il vescovado so stiene che ogni ricorso a Roma non servirà a niente!

Ancora una volta ai valenti combattenti giungono delle con solazioni. Il 13 ottobre, una statua della Madonna di Fatima viene ri cevuta solennemente in Ucraina. 3.000 fedeli sono presenti per ac coglierla. Subito collocata nella chiesa del Padre Vasyl, viene visi tata giorno e notte dai fedeli che fanno la coda per poter prega re almeno qualche istante davan ti ad essa e poterla toccare. Tut ti i fedeli con più di 16 anni pos sono iscriversi sul "Libro di Fati ma", avendo avuto il privilegio di pregare personalmente davanti a questa statua, avendo auspicato la consacrazione della Russia al Cuo re Immacolato di Maria, avendo dichiarato di sostenere la Tradi zione cattolica. Quando la statua lascia l'Ucraina, alla fine di otto bre, circa 20.000 persone si sono iscritte. Si verificano degli avveni menti sorprendenti, raramente vi sti prima: 7 scuole pubbliche chie

dono la visita della Madonna e i direttori con i professori e tutti i ragazzi consacrano la loro scuo la al Cuore Immacolato di Maria. Un numero considerevole di fedeli ritornano alla Tradizione cattoli ca, mentre un certo numero di or todossi si convertono. Quando la statua lascia l'Ucraina, il 31 otto bre, circa 6.000 fedeli accorrono per salutarla, tutti con le lacrime agli occhi. Si è trattato di un vero trionfo della Madonna di Fatima, in questo paese che soffre profon damente.

Intanto, a novembre, in segui to allo spostamento della sede ar civescovile maggiore a Kiev, si tra sferisce il cardinale Husar e viene nominato un nuovo Arcivescovo



di Lviv. Il nuovo prelato, Mons. Igor Vozniak, temendo l'espan sione dei lefebvriani nella regione, provvede a delle messe in guardia contro la Fraternità San Giosafat: «La Fraternità lefebvriana esten de i suoi tentacoli tra noi, conqui sta dei laici provando ad aprire le sue cappelle» ha spiegato; «vi è una seria minaccia di divisione nella Chiesa, della quale ho reso edot ti i parroci con uno speciale co municato». Egli ha anche annun ciato che discuterà della cosa con le autorità ufficiali nel corso del la sua visita ad limina che compi rà tra poco.

Quanto a Mons. Viktor Skworc, vescovo di Tarnow nella vicina Po lonia, egli ha raggiunto dei gruppi di parrocchiani a Janov per una marcia «contro i "lefebvriani" che hanno fondato un seminario e un convento in questa regione, non ché diverse parrocchie».

Il 15 febbraio 2006, due com ponenti della Fraternità San Gio safat sono stati ordinati suddiaco ni e subito dopo diaconi, seguen do il costume della Chiesa greco cattolica. L'ordinazione si è svol ta a Varsavia in presenza di 5 sa cerdoti, 5 suore, 7 seminaristi e una quindicina di fedeli di questa Fraternità. La cerimonia è andata molto bene, Mons. Tissier de Mal lerais, che non aveva portato il suo pastorale, è stato costretto a farse ne prestare uno, offertogli volen tieri da «un vescovo francese» di passaggio in una struttura dioce sana! Il Padre Vasyl era stato mi nacciato di scomunica nel caso la cerimonia avesse avuto luogo. E cosi è stato, generando un nuo vo ricorso presso la Congregazio ne per le Chiese Orientali. Que st'ultima ha trasferito la questio ne davanti alla Congregazione per la Dottrina della Fede, che ha de ciso di rinviare tutto al cardinale Husar per una decisione definiti va, questa volta senza possibile ri corso. Nel frattempo, la Fraternità ha continuato a procedere con del le regolari ordinazioni.

Il 2007 ha visto nuove senten ze emesse contro i sacerdoti della Fraternità San Giosafat. Il 16 ot tobre Mons. Fellay ha ordinato 7 nuovi sacerdoti, portando il loro numero a 18. Il seminario conta 19 seminaristi, mentre 25.000 fedeli si raccolgono nei diversi luoghi di culto. Ma venerdì 16 novembre ar riva il decreto definitivo di scomu nica del Padre Vasyl...<sup>5</sup>.

<sup>5</sup> Scomunica confermata dalla Congraga zione romana per la dottrina della fede il 16 dicembre 2007 Conf. DICI n°169 p.10 11 www.dici.org NDT.